
RECENSIONE AL CORRIERE METAPOLITICO, N. 25 
Dario Chioli 

29/11/2025 

 

Il n. 25 de “Il Corriere metapolitico” inizia come al solito con l’Editoriale di Aldo La Fata che 
spiega il senso e gli intenti di questo numero dedicato a san Michele Arcangelo. 

Segue “Le origini remote del culto di S. Michele” del mio amico E.F. Scriptor, estrapolazione dal 
ricco testo omonimo pubblicato su SuperZeko1, che si diffonde sulle origini storiche, sulle assimila-
zioni cultuali, sulle attribuzioni mediante cui l’angelologia si è spesso sovrapposta e sostituita ai culti 
precristiani. San Michele è infatti medico (in ciò affiancandosi a san Raffaele), stratega supremo della 
armate celesti (è lui che sconfigge Satana), capo della nazione ebraica, mediatore tra l’uomo e Dio.  

Segue un bell’articolo “a cura della Redazione” intitolato “Sul simbolismo di San Michele Arcan-
gelo”. Vi si citano Regnabit di padre Anizan, nonché Charbonneau-Lassay e Guénon, e si parla del 
sospetto con cui molti teologi vedono il simbolismo e delle ragioni di ciò. Dopodiché si passano in 
rassegna le connotazioni militari di San Michele, le occasioni in cui si manifestarono, le sue caratte-
ristiche apollinee, la sua caratterizzazione come “portatore della forza divina che fluisce incessante-
mente dalla Trinità”, il suo ruolo nel giudizio dei morti, dove assume i ruoli di Anubi e Thoth, la sua 
funzione di custode “dell’Albero della Vita e delle porte dell’Eden”. Egli si sarebbe sostituito anche 
a Lug come “protettore delle vie terrene e celesti, guida delle anime erranti, custode delle strade del 
cielo”. Parlando infine di Mont-Saint-Michel, si racconta del suo rapporto con i “piccoli pellegrini 
che salivano al Monte”. 

Oraldo Paleologo propone poi ne “La spada e la bilancia. San Michele nell’arte” un’ulteriore, più 
diffusa analisi della simbologia di Michele, con molte esemplificazioni relative all’arte pittorica non-
ché ai santuari (da piemontese mi spiace che non faccia anche riferimento alla Sacra di San Michele, 
che pure per il culto micaelico è importantissima). Il suo è comunque uno studio pieno di spunti e 
suggestioni. 

Di Nuccio D’Anna è “Abraham e la conquista della Terra Promessa”, articolo assai ricco di riferi-
menti in cui si diffonde sulla nascita dell’idea di “guerra santa” presso Abramo, stabilendo tutta una 
serie di paralleli intertradizionali. 

Segue “La presenza dell’Arcangelo Michele” di Spyridon St. Kogkas, una riflessione in forma 
semipoetica ispirata a una spiritualità fondamentalmente micaelica, che si diffonde sulla particolare 
percezione da parte dell’autore delle realtà interiori. L’unica cosa che mi lascia perplesso è il riferi-
mento ad Atlantide, mito che non vedo come sia accostabile a San Michele. 

Segue “Il significato metapolitico di San Giovanni Cassiano per il fondamento spirituale del cristia-
nesimo europeo”, ottimo testo di Theophilus Burg. Vi si espone a grosse linee la visione monastica 
di Cassiano, alla base di tutte le forme monacali successive, e si preconizza che essa può essere alla 
base della visione metapolitica cristiana del futuro: “il monaco è un tipo metastorico: il suo vero 
compito non è preservare le istituzioni, ma preservare la dimensione verticale nel flusso del tempo. 
Questo è esattamente ciò che rende possibile una civiltà cristiana in senso escatologico, non come un 
modello passato da restaurare, ma come un eschaton già all’opera”. 

1 https://www.superzeko.net/doc_efscriptor/EFScriptorLeOriginiRemoteDelCultoDiSMichele.pdf  
 

Dario Chioli – Recensione al Corriere metapolitico, n. 25 
1/3 – http://www.superzeko.net 

                                                            

http://www.superzeko.net/
https://www.superzeko.net/doc_efscriptor/EFScriptorLeOriginiRemoteDelCultoDiSMichele.pdf


Segue il “Riepilogo sul sistema della Verità” di Dario Rinaldi, una interessante riflessione sulla 
verità, anche se secondo me l’autore per un verso disistima un po’ troppo la logica, che in definitiva 
prende nome dal Logos e che, come sanno matematici e musici, ha una sua propria eternale bellezza, 
tutt’altro che quell’arida schematicità che sembra supporre il Rinaldi. Che d’altronde poi in una nota 
in qualche modo si contraddice proponendo con Platone “che il vero scrittore sia il vero dialettico e 
dunque la filosofia sia la forma più alta di poesia”. Il testo è comunque, accettate le premesse, ben 
organizzato, anche se ha un approccio forse troppo deduttivo, come se la deduzione fosse davvero 
fonte di conoscenza, invece che semplice possibilità, a Dio piacendo, di evocazione della stessa (non 
per nulla ragionar di teologia senza pregare è atto di assai dubbia efficacia). 

La logica data per scontata poi non è forse sempre così sicura. Per esempio quando Rinaldi scrive 
che “La parte rimanda analiticamente all’Intero”, verrebbe da dire che, ragionando in termini di in-
siemi (e la vita è in effetti per tanti aspetti un insieme di insiemi), la “parte” può essere e in genere è 
appartenente a più “interi”, che come tali sono, se si vuole, “fondamenti” ma non “il fondamento”. 
Per esempio, l’uomo è sì un corpo congiunto ad un’anima nella sua relazione con Dio, ma è altresì 
un’unità familiare, in cui può essere padre, fratello, figlio, coniuge di altri, ed un’unità sociale, per 
cui si identifica con una nazione, una razza, una lingua, una religione. Nessuno di questi piani è indi-
pendente dagli altri, la vita individuale familiare e sociale essendo inscindibilmente collegate. Inoltre 
il principio di non-contraddizione perde la sua universalità e cogenza sia nei sogni, che hanno pure 
una loro logica, che nella fisica quantistica, dove non è semplicemente possibile identificare contem-
poraneamente la natura di onda e corpuscolo di una particella, l’una o l’altra identificazione dipen-
dendo dall’osservatore.  

Ma insomma, Rinaldi ragiona sostanzialmente da tomista, il che non è un brutto approccio affatto, 
anche se io sono convinto, differentemente da lui, che il Dogma non sia semplicemente qualcosa a 
cui la ragione non accede, ma piuttosto qualcosa che ad essa, seppure assai raramente e per grazia 
divina, si svela, e per questo insisto a ritenerlo nel tempo come l’analogo del koan del buddhismo 
Zen, qualcosa cioè la cui penetrazione testimonia che si è passata una porta nel cammino celeste e si 
è integrata una parte di sapienza nel proprio corpo interiore. Quindi sono, sull’intelletto, sia più otti-
mista del Rinaldi, perché credo alla possibilità di ricevere reale sapienza, che più pessimista, in quanto 
non credo affatto al sistema, neppure quello tomista, se non come metodo maieutico, che come tale 
deve essere atto ad autodistruggersi nel parto della conoscenza. 

Segue “Le Nouveau Monde”, un poemetto di Marianne Bottari, che ho tradotto io stesso su richie-
sta di Aldo La Fata, una riflessione sul tempo e l’evanescenza, sull’illusione e la scoperta, sempre 
provvisoria, di una dimensione intermedia tra cielo e terra. 

“Sul presunto vangelo segreto di S. Marco” di Igino d’Antonio recensisce un libro di Morton Smith 
che tratta della scoperta a Mar Saba in Giudea di un dubbio manoscritto di Clemente Alessandrino 
consistente in una “lettera a Teodoro” e delle deduzioni che Smith ne trae. La lettera, che viene, per 
quanto ne sopravvivrebbe, qui integralmente riportata, consiste in un attacco agli eretici carpocraziani 
e alle loro alterazioni in senso “carnale” del Vangelo di Marco, espresse in un presunto “Vangelo 
segreto di Marco” che fornirebbe molte informazioni non presenti nel canonico. L’autore dell’articolo 
contesta le interpretazioni di Morton Smith, che vorrebbe trarre dalla lettera conferma dell’esistenza 
di pratiche libertine presso i carpocraziani. Il che peraltro gli è sempre stato attribuito. In effetti è sì 
possibile che la lettera sia invenzione di Morton Smith, visto che non ne è reperibile, pare, l’originale, 
ma anche se così fosse, non farebbe che confermare quel che dei carpocraziani è stato sempre detto. 
Ma Igino d’Antonio è in realtà affascinato, a mio avviso un po’ troppo, dall’idea che in tutto ciò ci 
sia traccia di una “iniziazione” cristiana riservata a pochi eletti, e includente simbolismi simili a quelli 

 
Dario Chioli – Recensione al Corriere metapolitico, n. 25 

2/3 – http://www.superzeko.net 

http://www.superzeko.net/


dei Misteri ellenistici. A me pare una ricorrente illusione dei “cristiani esoterici”, essendo a mio av-
viso l’esoterismo non altro che la conoscenza, concessa da Dio, delle realtà interiori, ma le opinioni, 
si sa, in queste cose differiscono molto.  

Segue la mia recensione di “Albert Béguin, Léon Bloy mistico del dolore. Con la corrispondenza 
inedita di Bloy e Villiers de l’Isle-Adam”. In essa do conto di questo bel libro e ripropongo la figura 
di Léon Bloy, questo “mistico del dolore”, oppresso dalla miseria, solidale con i miseri, che tante 
verità espresse, pur miste a tante esagerazioni. 

In ultimo è riportata un’altra mia recensione, questa volta su un libro di Bloy stesso: Il sangue del 
povero, che in toni profetici e altamente drammatici tratta il tema dello sfruttamento dei poveri e 
dell’ipocrisia sociale ma anche religiosa, dandone esempi che fanno rabbrividire dall’orrore. L’origi-
nale contiene anche un capitolo corrosivo dedicato ai “preti mondani” che le Edizioni Paoline (è la 
loro edizione che recensisco) preferirono omettere ritenendolo esagerato, ma che io ho qui tradotto 
dal francese perché mi pare purtroppo corrispondente alla realtà di tante situazioni. Pensiamo ai preti 
della mafia, o ai solerti perdonatori dei ricchi e dei potenti…2 

 

 

 

2 Queste mie due recensioni si trovano in linea qui: https://www.superzeko.net/doc_dariochioli_recensioni/DarioChioli-
Recensioni.html.  

 
Dario Chioli – Recensione al Corriere metapolitico, n. 25 

3/3 – http://www.superzeko.net 

                                                            

http://www.superzeko.net/
https://www.superzeko.net/doc_dariochioli_recensioni/DarioChioliRecensioni.html
https://www.superzeko.net/doc_dariochioli_recensioni/DarioChioliRecensioni.html

